
  
 
 
 
 
 

40 
 

Recived: 12 Mei, 2025 

Revised: 19 July, 2025  

Accepted: 3 August, 2025 

Published: 10 August, 2025 

 

 

Journal of Contemporary Education 

and Innovation 

Vol. 01 No. 01, Agustus 2015, pp. 40-46 

ISSN :xxx-xxx 

 

Revitalisasi Akhlak Tasawuf dalam Masyarakat Modern: Studi atas Konsep 

Ihsan dalam Kehidupan Sehari-hari 

 
Alda Syafira1, Nur Halimah2 

 
1Universitas Islam Cordoba Banyuwangi 

Email: alda@uicordoba.ac.id  

2Universitas Islam Cordoba Banyuwangi 

Email: halim260505@gmail.com 

 

Corresponding Author:  

alda@uicordoba.ac.id  
Abstrak 

Akhlak tasawuf merupakan aspek fundamental dalam ajaran Islam yang berperan dalam membentuk karakter 

individu dan tatanan sosial yang harmonis. Salah satu konsep utama dalam akhlak tasawuf adalah ihsan, yang 

mengajarkan kesadaran beribadah seolah-olah melihat Allah atau minimal merasa selalu diawasi oleh-Nya. Dalam 

konteks masyarakat modern yang menghadapi berbagai tantangan moral, seperti degradasi etika, individualisme, 

materialisme, dan hedonisme, konsep ihsan dapat direvitalisasi sebagai solusi dalam membangun kembali 

kesadaran spiritual dan etika sosial. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian 

kepustakaan (library research). Data dikumpulkan dari literatur klasik dan kontemporer mengenai tasawuf, serta 

artikel akademik, jurnal, dan buku yang relevan. Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis, 

yang bertujuan untuk menginterpretasikan konsep ihsan dalam berbagai perspektif, serta mengeksplorasi 
penerapannya dalam kehidupan modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep ihsan memiliki peran penting 

dalam membentuk karakter individu yang lebih sabar, jujur, amanah, dan bertanggung jawab.  Dengan memperkuat 

kesadaran spiritual dan moralitas berbasis ihsan, masyarakat dapat dibangun dengan fondasi etika yang lebih kuat, 

harmonis, dan berorientasi pada nilai-nilai kebaikan.  

 

 

Kata Kunci: Revitalisasi Akhlak tawasuf, Masyarakat Modern dan Konsep Ihsan 

 

Abstract 

Sufism morals are a fundamental aspect of Islamic teachings which play a role in forming individual character and 

a harmonious social order. One of the main concepts in Sufism's morals is ihsan, which teaches awareness of 

worship as if you see Allah or at least feel like you are always being watched by Him. In the context of modern 

society which faces various moral challenges, such as ethical degradation, individualism, materialism and 

hedonism, the concept of ihsan can be revitalized as a solution in rebuilding spiritual awareness and social ethics. 

This research uses a qualitative approach with a library research method. Data was collected from classical and 
contemporary literature on Sufism, as well as relevant academic articles, journals and books. Data analysis was 

carried out using a descriptive-analytical approach, which aims to interpret the concept of ihsan from various 

perspectives, as well as exploring its application in modern life. The research results show that the concept of ihsan 

has an important role in forming individual characters who are more patient, honest, trustworthy and responsible.  

By strengthening spiritual awareness and morality based on ihsan, society can be built on an ethical foundation 

that is stronger, more harmonious and oriented towards good values. 

 

Keywords:  Revitalization of Tawasuf Morals, Modern Society and the Concept of Ihsan 
 

mailto:alda@uicordoba.ac.idm
mailto:halim260505@gmail.com
mailto:alda@uicordoba.ac.idm


41 
Journal of Contemporary Education and Innovation, Vol. 01, No. 01, August 2025 

 

 
 

 

PENDAHULUAN  

Dalam perkembangan peradaban modern, kemajuan teknologi dan globalisasi telah membawa 

perubahan besar dalam berbagai aspek kehidupan manusia. Kemudahan akses informasi, pola 

komunikasi yang lebih cepat, serta kemajuan ekonomi dan industri telah mempercepat dinamika 

sosial. Namun, di balik semua kemajuan tersebut, terdapat tantangan serius berupa krisis moral 

dan spiritual yang semakin meluas. Masyarakat modern cenderung mengalami degradasi akhlak, 

individualisme yang berlebihan, serta hilangnya nilai-nilai spiritual dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks ini, ajaran tasawuf dengan konsep akhlak ihsan dapat dijadikan solusi untuk 

mengembalikan nilai-nilai moral yang mulai pudar.  

Tasawuf sebagai salah satu aspek dalam ajaran Islam, menitikberatkan pada penyucian jiwa 

dan pengamalan akhlak yang luhur. Salah satu konsep fundamental dalam tasawuf adalah ihsan, 

yang mengajarkan manusia untuk beribadah kepada Allah dengan kesadaran penuh, seolah-olah 

melihat-Nya atau setidaknya merasa selalu diawasi oleh-Nya (Al-Ghazali. 2005). Konsep ini 

memiliki dampak mendalam dalam membentuk kesalehan individu dan harmoni sosial. Namun, 

di era modern, pemahaman dan pengamalan konsep ihsan mengalami tantangan besar akibat 

pergeseran nilai yang lebih menitikberatkan pada aspek materialisme daripada spiritualitas (Azra. 

2005).  

Fenomena sosial saat ini menunjukkan peningkatan kasus korupsi, ketidakjujuran, 

individualisme ekstrem, serta lunturnya rasa empati dan kepedulian sosial (Bagir. 2017). Di 

berbagai negara, termasuk di dunia Islam, kasus-kasus penyalahgunaan kekuasaan, eksploitasi 

ekonomi, serta ketidakadilan sosial semakin marak terjadi. Media sosial, meskipun memberikan 

manfaat besar dalam komunikasi, juga menjadi ladang subur bagi ujaran kebencian, hoaks, serta 

budaya konsumtif yang berlebihan. Semua ini menunjukkan bahwa ada kebutuhan mendesak 

untuk menghidupkan kembali nilai-nilai akhlak tasawuf. 

Secara etimologis, ihsan berasal dari kata "hasuna", yang berarti baik atau indah. Dalam Islam, 

ihsan didefinisikan sebagai tingkatan tertinggi dalam ibadah dan akhlak, yang menuntut seorang 

Muslim untuk menyadari kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupannya (Qushayri. 2004). 

Ihsan tidak hanya berimplikasi pada hubungan manusia dengan Tuhan (hablum minallah), tetapi 

juga dalam interaksi sosial (hablum minannas). Dengan ihsan, seseorang akan selalu berusaha 

untuk berbuat baik dengan penuh kesadaran, ketulusan, dan kejujuran, baik dalam kehidupan 

pribadi, keluarga, pekerjaan, maupun dalam kehidupan bermasyarakat. 

Dalam kehidupan sehari-hari, konsep ihsan dapat diterapkan dalam berbagai aspek. Dalam 

dunia kerja, ihsan dapat mendorong individu untuk bekerja secara profesional, jujur, dan penuh 

tanggung jawab. Dalam keluarga, ihsan mengajarkan nilai kasih sayang, kesabaran, dan pengertian 

untuk menciptakan keharmonisan. Dalam kehidupan sosial, ihsan menumbuhkan sikap 

kepedulian, keadilan, dan empati, sehingga dapat mengurangi ketimpangan sosial yang sering 

terjadi dalam masyarakat modern. 

Meskipun memiliki nilai yang sangat penting, penerapan akhlak tasawuf di era modern 

menghadapi berbagai tantangan. Pengaruh budaya materialisme, pragmatisme, dan sekularisme 

sering kali membuat ajaran tasawuf dianggap tidak relevan dengan tuntutan zaman. Selain itu, 

kurangnya pemahaman yang mendalam mengenai tasawuf di kalangan masyarakat menyebabkan 



42 
Journal of Contemporary Education and Innovation, Vol. 01, No. 01, August 2025 

 

 
 

ajaran ini sering disalahpahami sebagai bentuk mistisisme yang pasif, padahal sejatinya tasawuf 

mengajarkan aktivitas spiritual yang dinamis dan berorientasi pada perubahan sosial yang positif.  

Untuk mengatasi tantangan tersebut, diperlukan upaya serius dalam merevitalisasi akhlak 

tasawuf melalui pendidikan dan dakwah. Pendidikan agama yang berbasis tasawuf perlu diperkuat 

dalam sistem pendidikan formal maupun nonformal. Pengajaran mengenai nilai-nilai ihsan harus 

diperkenalkan sejak dini dalam lingkungan keluarga, sekolah, serta masyarakat. Selain itu, peran 

ulama, akademisi, dan tokoh masyarakat juga sangat penting dalam mendakwahkan nilai-nilai 

ihsan agar dapat diimplementasikan secara luas dalam kehidupan sehari-hari. Revitalisasi akhlak 

tasawuf memiliki manfaat yang sangat luas. Dalam konteks individu, seseorang yang menerapkan 

ihsan akan lebih tenang, sabar, dan memiliki ketahanan mental yang kuat dalam menghadapi 

berbagai tantangan kehidupan. Dalam konteks sosial, nilai-nilai ihsan dapat mengurangi tingkat 

kejahatan, meningkatkan solidaritas sosial, serta menciptakan harmoni dalam kehidupan 

bermasyarakat. Dengan demikian, penguatan akhlak tasawuf tidak hanya berfungsi sebagai solusi 

spiritual, tetapi juga sebagai solusi bagi permasalahan sosial yang kompleks di era modern 

(Hidayat. 2001). 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas peran tasawuf dalam kehidupan modern, 

tetapi masih terdapat kesenjangan dalam pembahasan terkait implementasi praktis konsep ihsan 

dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, penelitian ini mencoba untuk mengkaji secara lebih 

mendalam bagaimana ihsan dapat diterapkan dalam berbagai aspek kehidupan modern, serta 

bagaimana strategi revitalisasi konsep ini agar dapat diterima dan diimplementasikan secara lebih 

luas oleh masyarakat. Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

relevansi nilai-nilai ihsan dalam kehidupan modern, mengeksplorasi tantangan penerapannya, 

serta mengidentifikasi strategi revitalisasi akhlak tasawuf di era digital. Dengan menggunakan 

pendekatan kajian kepustakaan dan analisis konseptual, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi akademik dan praktis dalam membangun kembali kesadaran akan 

pentingnya akhlak ihsan dalam menghadapi tantangan zaman. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. Pendekatan ini 

dipilih karena fokus penelitian adalah memahami secara mendalam bagaimana pendidikan 

multikultural diimplementasikan dalam konteks sekolah dasar di daerah adat Tengger, 

Probolinggo. Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti menggali makna, pengalaman, serta 

dinamika sosial yang terjadi dalam interaksi siswa, guru, dan masyarakat sekolah, sedangkan studi 

kasus dipilih karena penelitian berfokus pada konteks lokal tertentu yang unik, yaitu sekolah di 

wilayah adat Tengger yang memiliki latar belakang budaya, agama, dan tradisi khas. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian kepustakaan (library 

research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada pemahaman mendalam 

mengenai konsep ihsan dalam akhlak tasawuf, serta bagaimana konsep tersebut dapat direvitalisasi 

dalam kehidupan masyarakat modern. Kajian kepustakaan dilakukan dengan menelaah berbagai 

literatur klasik dan kontemporer yang membahas akhlak tasawuf, khususnya yang berkaitan 

dengan konsep ihsan (Rahman. 1984). 



43 
Journal of Contemporary Education and Innovation, Vol. 01, No. 01, August 2025 

 

 
 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder. Data primer 

diperoleh dari literatur klasik dalam bidang tasawuf, seperti karya Al-Ghazali, Ibn Arabi, dan 

Imam Al-Qushayri, yang membahas konsep ihsan dalam dimensi spiritual dan praktik kehidupan 

sehari-hari (Kamali. 2017). Sementara itu, data sekunder diperoleh dari artikel jurnal, buku, 

prosiding seminar, serta penelitian terdahulu yang membahas relevansi ihsan dalam konteks 

modern. 

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui studi literatur, yaitu dengan menelusuri 

berbagai sumber akademik yang relevan. Penelusuran dilakukan melalui database jurnal ilmiah, 

buku-buku referensi, serta karya-karya akademik yang berkaitan dengan akhlak tasawuf dan 

konsep ihsan. Selain itu, penelitian ini juga mengkaji bagaimana konsep ihsan diimplementasikan 

dalam berbagai bidang kehidupan, seperti pendidikan, sosial, ekonomi, dan budaya (Kamali. 

2017). 

Teknik analisis yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis deskriptif-analitis. 

Metode ini digunakan untuk menginterpretasikan konsep ihsan dari perspektif tasawuf, kemudian 

dianalisis dalam konteks kehidupan modern. Analisis dilakukan dalam beberapa tahap, yaitu: 

(Qodir. 1996) Klasifikasi data, yaitu mengelompokkan berbagai konsep ihsan dalam tasawuf dan 

relevansinya dengan kehidupan modern. Interpretasi teks, yaitu memahami makna yang 

terkandung dalam literatur tasawuf yang berkaitan dengan ihsan. Analisis kritis, yaitu 

membandingkan dan mengevaluasi pemikiran para sufi klasik dan modern terkait konsep ihsan. 

Sintesis temuan, yaitu merumuskan strategi revitalisasi akhlak tasawuf agar dapat 

diimplementasikan dalam kehidupan masyarakat saat ini. 

Untuk memastikan keabsahan dan validitas data, penelitian ini menggunakan teknik 

triangulasi sumber, yaitu membandingkan berbagai literatur dari sumber yang berbeda untuk 

memperoleh kesimpulan yang lebih objektif dan komprehensif. Selain itu, penelitian ini juga 

merujuk pada penelitian-penelitian sebelumnya yang relevan guna memperkuat argumentasi dan 

analisis yang dilakukan (Rakhmat. 2008). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pada bagian ini, data yang telah dikumpulkan dan Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

sekolah dasar di wilayah adat Tengger memiliki praktik pendidikan multikultural yang khas, yang 

tercermin dalam interaksi sehari-hari, kurikulum, serta keterlibatan budaya lokal dalam kegiatan 

sekolah. Pertama, interaksi antar siswa di sekolah-sekolah Tengger memperlihatkan suasana 

harmonis meskipun berasal dari latar belakang agama yang berbeda. Anak-anak Hindu, Islam, dan 

Kristen bersekolah bersama dalam satu ruang kelas tanpa mengalami diskriminasi berarti. Guru 

secara konsisten menekankan pentingnya saling menghormati dan bekerja sama dalam kegiatan 

belajar. 

1. Strategi Revitalisasi Akhlak Tasawuf dalam Kehidupan Modern 

a. Konsep Ihsan dalam Akhlak Tasawuf 

Ihsan merupakan salah satu pilar dalam Islam yang memiliki peran sentral dalam 

membentuk karakter seorang Muslim. Ihsan berasal dari akar kata ḥasana yang berarti 

kebaikan atau keunggulan. Dalam tasawuf, ihsan tidak hanya dimaknai sebagai perbuatan 

baik, tetapi juga sebagai kesadaran spiritual tertinggi yang menjadikan seseorang merasa 



44 
Journal of Contemporary Education and Innovation, Vol. 01, No. 01, August 2025 

 

 
 

selalu dalam pengawasan Allah. Hadis Nabi Muhammad SAW yang terkenal menyebutkan 

bahwa ihsan adalah beribadah kepada Allah seolah-olah melihat-Nya, dan jika tidak mampu, 

maka menyadari bahwa Allah selalu melihatnya (Abdul. 1997). 

Dalam ajaran tasawuf, ihsan mencakup tiga aspek utama, Ihsan dalam Ibadah yakni 

menjalankan ibadah dengan penuh kesungguhan, khusyuk, dan cinta kepada Allah, Ihsan 

dalam Hubungan Sosial yakni bersikap baik kepada sesama manusia, menjunjung tinggi 

keadilan, kasih sayang, dan empati, Ihsan dalam Kepribadian yakni memiliki integritas, 

kejujuran, serta selalu berusaha memperbaiki diri dan mendekatkan diri kepada Allah 

(Chittick. 2000). 1Akhlak tasawuf berfungsi sebagai sarana untuk mencapai ihsan. Para sufi 

menekankan pentingnya tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) agar seseorang dapat mencapai 

kondisi spiritual yang lebih tinggi. Penyucian jiwa dilakukan melalui mujahadah (perjuangan 

melawan hawa nafsu), riyadhah (latihan spiritual), dan muraqabah (kesadaran akan 

pengawasan Allah) (Arabi. 1997). 

Imam Al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin menyebutkan bahwa akhlak yang baik 

adalah buah dari jiwa yang bersih, dan seseorang tidak bisa mencapai derajat ihsan tanpa 

melalui proses penyucian diri. Oleh karena itu, tasawuf mengajarkan metode-metode spiritual 

untuk mencapai kesempurnaan akhlak, seperti zikir, tafakkur (merenung), dan muhasabah 

(introspeksi diri) (Bagir. 2017).  

b. Tantangan Penerapan Ihsan dalam Masyarakat Modern 

Meskipun konsep ihsan memiliki nilai universal, penerapannya dalam masyarakat 

modern menghadapi berbagai tantangan. Beberapa faktor yang menyebabkan semakin 

menipisnya nilai-nilai ihsan dalam kehidupan saat ini adalah: Individualisme dan 

Materialisme: Era modern banyak dipengaruhi oleh pemikiran sekuler yang menekankan 

kepentingan individu di atas kepentingan kolektif. Akibatnya, nilai-nilai ihsan seperti kasih 

sayang, kejujuran, dan kepedulian sosial semakin terkikis. Hedonisme dan Konsumerisme: 

Budaya konsumtif mendorong manusia untuk lebih fokus pada kesenangan duniawi daripada 

pengembangan spiritual. Hal ini berbanding terbalik dengan ajaran tasawuf yang menekankan 

kesederhanaan dan kehidupan zuhud (menjauh dari kemewahan duniawi yang berlebihan) 

(Azra. 2005). 

Teknologi dan Kehidupan Digital: Kemajuan teknologi membawa dampak positif 

dalam kemudahan komunikasi, tetapi juga menciptakan tantangan baru seperti hilangnya 

interaksi sosial yang bermakna, penyebaran hoaks, dan kurangnya etika dalam dunia maya. 

Minimnya Pendidikan Spiritual: Sistem pendidikan modern cenderung lebih menekankan 

aspek kognitif dan keterampilan teknis dibandingkan pendidikan karakter dan spiritualitas. 

Hal ini membuat nilai-nilai ihsan kurang diajarkan secara sistematis di sekolah maupun 

lingkungan sosial. 

Untuk mengatasi tantangan di atas, diperlukan upaya revitalisasi akhlak tasawuf agar 

konsep ihsan kembali menjadi bagian dari kehidupan masyarakat modern. Berikut beberapa 

strategi yang dapat diterapkan: 

 

 

                                                             
1 Chittick, William C. Sufism: A Short Introduction. Oxford: Oneworld, 2000. 



45 
Journal of Contemporary Education and Innovation, Vol. 01, No. 01, August 2025 

 

 
 

2. Integrasi Ihsan dalam Pendidikan 

Pendidikan memiliki peran penting dalam membentuk karakter individu. Oleh karena 

itu, konsep ihsan harus diintegrasikan dalam sistem pendidikan, baik formal maupun 

nonformal, melalui: Pendidikan karakter berbasis tasawuf: Mengajarkan nilai-nilai ihsan sejak 

usia dini melalui kurikulum yang memasukkan materi etika, spiritualitas, dan akhlak. Teladan 

dari para pendidik: Guru dan dosen harus menjadi role model dalam menerapkan ihsan, 

sehingga peserta didik dapat meneladani akhlak mereka. Peningkatan pendidikan agama di 

sekolah umum: Menyeimbangkan aspek akademik dan spiritual agar peserta didik tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki hati yang bersih (Hidayat. 2001). 

3. Implementasi Ihsan dalam Kehidupan Sosial 

Untuk membangun masyarakat yang berlandaskan ihsan, diperlukan upaya untuk 

menerapkan nilai-nilai tasawuf dalam berbagai aspek kehidupan sosial, seperti: Membangun 

budaya empati dan kepedulian: Menumbuhkan kesadaran bahwa setiap individu memiliki 

tanggung jawab sosial untuk saling membantu. Mendorong etika bisnis yang berlandaskan 

ihsan: Para pelaku usaha harus menerapkan nilai-nilai ihsan dalam bisnis, seperti kejujuran, 

keadilan, dan keberkahan dalam perdagangan. Memperkuat ukhuwah Islamiyah: Masyarakat 

harus kembali kepada nilai-nilai persaudaraan Islam, di mana perbedaan tidak menjadi pemicu 

konflik, tetapi justru memperkuat harmoni social (Qushairi. 2009). 

4. Pemanfaatan Teknologi dalam Dakwah Islami 

Kemajuan teknologi dapat menjadi alat yang efektif untuk menyebarkan nilai-nilai 

tasawuf kepada generasi muda. Beberapa cara yang dapat dilakukan adalah: Membuat konten 

dakwah digital seperti menyebarkan nilai-nilai ihsan melalui video, podcast, dan media sosial 

agar dapat menjangkau lebih banyak orang. Mengembangkan aplikasi Islami seperti aplikasi 

yang berisi tausiyah, zikir, atau panduan tasawuf dapat membantu masyarakat dalam 

memahami dan mengamalkan nilai-nilai ihsan dalam kehidupan sehari-hari. 

Menyelenggarakan kajian online seperti kajian tasawuf secara daring dapat menjangkau lebih 

banyak peserta dari berbagai latar belakang dan usia (Nasr. 1991). 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa konsep ihsan dalam akhlak tasawuf memiliki 

relevansi yang tinggi dalam membentuk karakter individu yang berakhlak mulia. Namun, 

penerapannya menghadapi berbagai tantangan di era modern, seperti individualisme, hedonisme, 

dan kurangnya pendidikan spiritual. Oleh karena itu, diperlukan upaya sistematis untuk 

merevitalisasi nilai-nilai ihsan melalui pendidikan, kehidupan sosial, dan pemanfaatan teknologi. 

Penelitian ini merekomendasikan agar nilai-nilai tasawuf diintegrasikan dalam sistem pendidikan, 

masyarakat, dan media digital guna menghidupkan kembali semangat ihsan dalam kehidupan 

modern. Dengan demikian, konsep ihsan dapat tetap relevan dan diterapkan secara nyata dalam 

membangun masyarakat yang lebih harmonis dan berakhlak. 

 

 

 



46 
Journal of Contemporary Education and Innovation, Vol. 01, No. 01, August 2025 

 

 
 

RUJUKAN 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulumuddin. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2005. 

Al-Qushayri, Abdul Karim. Al-Risalah al-Qushayriyyah fi Ilm al-Tasawwuf. Kairo: Dar al-Hadith, 

2009. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework for an 

Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC, 1991. 

Azyumardi Azra, Tasawuf Sosial: Jalan Spiritual Kerohanian dalam Dunia Modern (Jakarta: 

Republika, 2005), 18. 

Al-Jilani, Abdul Qadir. Ghunyat al-Talibin. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1997. 

Chittick, William C. Sufism: A Short Introduction. Oxford: Oneworld, 2000. 

Haidar Bagir, Islam Tuhan Islam Manusia: Agama dan Spiritualitas di Zaman Kacau (Bandung: 

Mizan, 2017), 86. 

Komaruddin Hidayat, “Tasawuf dan Tantangan Modernitas,” dalam Jurnal Ulumul Qur’an, Vol. 

XII, No. 3 (2001): 35. 

Nasr, Seyyed Hossein. Sufi Essays. Albany: State University of New York Press, 1991. 

Schimmel, Annemarie. Mystical Dimensions of Islam. Chapel Hill: University of North Carolina 

Press, 1975. 

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press, 1984. 

Kamali, Mohammad Hashim. The Dimensions of Ihsan: Islamic Ethics and Spirituality. Kuala 

Lumpur: Islamic Book Trust, 2017. 

Sardar, Ziauddin. Reading the Qur’an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text of Islam. 

London: Hurst Publishers, 2011. 

 

 


